

Giulio Paolini, Vedo (la decifrazione del mio campo visivo), 1969.

## Giulio Paolini

TOMMASO TRINI

COME L'IMMAGINARIO SI RIBELLA ALL'IMMAGINAZIONE

Che ne è della libertà dell'intellettuale e dell'artista nei nostri paesi occidentali e tardo-capitalistici? Le condizioni allucinatorie in cui vive gli fanno dimenticare tra l'altro di porsi questa domanda. E' genericamente progressista e considera giustamente che aspirare a una libertà incondizionata è al limite reazionario.

L'intellettuale, salvo alcuni casi, non subisce la repressione, plateale e diretta, del potere e non ricorre all'affermazione individuale del suicidio. C'è una ragione nel fatto che l'intellettuale non possa dirsi represso e non debba suicidarsi per ragioni politiche? Sì, e sta nella condizione che ho detto allucinatoria dei suoi rapporti sociali: nel margine di oscillazione tra l'illusione e la realtà in cui una volta regnava ed ora è stato esiliato. Ogni volta che un dissenziente sovietico trasborda in un libero confine occidentale, secondo un rituale che tut-

to stempera se non il patetico ricordo dell'intellettuale del nord che da sempre ha ricercato il sole del sud, mi domando qual è il confine del nostro esi-

D'un lato, l'intellettuale è già una riserva dell'individuo che come tale si appresta ad agire nel ruolo di riserva della massa: è una specializzazione della massa; d'altro lato, l'intellettuale si accorge di essere ormai esiliato in ciò che pomposamente definisce il suo specifico, ma non osa trarne le giuste conseguenze. Sa valutare i gradi che vanno dalla libertà all'illibertà, ma non i passaggi, socialmente corrispondenti, che vanno dall'immaginario alla realtà.

L'immaginario è il suo esilio. Il corpo politico della società, se istituzionale, gli impone di vedersela da solo con i suoi fantasmi; se radicale o più lungimirante, lo sfida affermando che la cultura è la fame. Anch'io credo che in prospettiva la sola cultura possibile sarà la fame. Ma intanto la libertà come esilio, o la tolleranza come abbandono, di cui l'intellettuale beneficia sta mutando gli agenti e la sede dei suoi conflitti.

Un crescente numero di opere della immaginazione sono percorse — non dalla lotta del possibile contro l'esistente — ma dalla ribellione tutta interna, a misura del suo isolamento, di ciò che è immaginato contro l'immaginazione, di ciò che è creato contro il creatore stesso; con conseguenze che non sono puramente metafisiche.

E' con tali condizioni che l'arte di Paolini è venuta via via a confrontarsi in una misura eccezionale di lucidità intellettuale, da quando, ai suoi inizi quindici anni fa, ha posto nuovamente tra apparenze e trasparenze la questione della verità.

Osservo Mimesi, l'opera che in una precedente versione affacciava due copie dell'Hermes di Prassitele e ora affaccia due copie di gesso della testa della Venere detta dei Medici, e penso che la verità non è data in sé, né una né molteplice, ma discorre. E' chiaro che tutto qui è cominciato con la domanda: cos'è l'arte... Ecco un calco che interloquisce con un'altra delle sue infinite repliche, cioè interloquisce in sé; un soggetto antico e canonico, un viso di Venere che

emblematicamente è il volto di tutta l'arte passata e presente; nello sguardo affissato nel proprio sguardo, in questi occhi che si vedono vedere, c'è poi l'emblema del processo stesso di visualizzare... « Cos'è l'arte » sarà dunque più che una domanda: un sospetto che procede da un segreto custodito nelle pieghe isolate di un rispecchiamento, di una mimési.

Così avviene, soggiunge l'autore, che la verità dell'opera sfugge non solo allo spettatore ma anche al suo autore.

Nella legenda con cui l'autore accompagna Mimesi è indicato l'estremo scivolamento della coscienza. L'inconsapevolezza dell'artista diventa la consapevolezza della sua opera. Vi si legge infatti: « L'illusione che l'artista insegue da sempre (trasferire la sua immagine in un'altra più significativa e quindi meno precaria) non è del tutto inconsapevole: lo sguardo fissato in un quadro o in una scultura non si rivolge né all'autore né ad altri, non ammette né uno né molti punti di vista, riflette in sé la domanda sulla sua stessa presenza ».

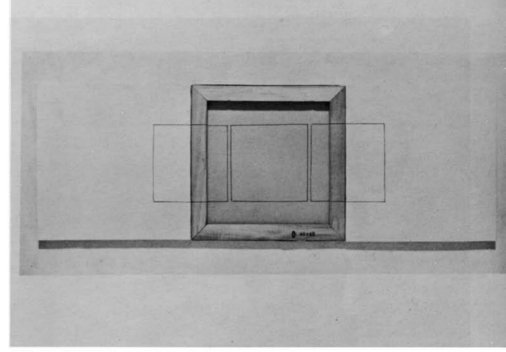
Lo scrittore Borges avrebbe detto, come difatti mostra nelle Rovine circolari, che colui che sogna scoprirà con angoscia di essere a sua volta sognato da altri. Ma ciò che parla in un testo narrativo resta muto in questa opera visiva, e solo è illuminato dalla legenda, dove la parola « riflette in sé » rimanda tanto alla mente, alla coscienza, quanto alla luce, cioè al visivo. E' un altro punto fondamentale del lavoro di Paolini su cui mi sono dilungato altrove: il tema del « vedere »... Lo rammento qui per verificare, e quindi negare, lo slittamento sempre possibile sul piano di fuga idealistico e metafisico. L'Hermes o la Venere di Paolini, e così i suoi calchi di colonne mozze, nient'altro affermano - nessun ruolo e nessuna ipotesi — che non sia la loro presenza rivelata dalla luce in relazione allo sguardo; già il calco dell'occhio di Elegia, nel '69, aveva posto questi limiti. E si tratta allora di lasciarsi meramente interrogare da questa presenza che, l'ho detto, è lì, non per illuderci, ma per discorrere.

Non ci si difenderà mai abbastanza dall'errore antico che Sartre negli anni trenta impietosamente imputava al letterato Mauriac, accusandolo di comportarsi ancora come un vecchio dio che guida teleologicamente i suoi personaggi in tutto ciò che sanno e sono.

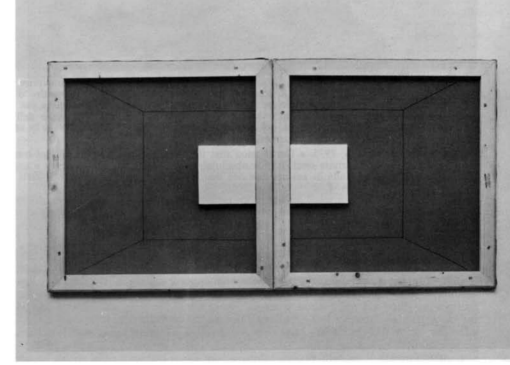
Lasciarsi interrogare, in altre parole, da domande che precedono la questione di « cos'è l'arte ». Le ragioni del lavoro di Paolini non si accontentano di circolare nel chiuso delle opere, dentro l'autonomia dell'arte, nelle pieghe del linguaggio, tra i rispecchiamenti propri dei fenomeni visivi, ma avanzano verso altri perché, che spesso allogano nella coda dell'occhio e sulla punta della lingua, secondo le più raffinate astuzie della ragione.

« Et quid amabo nisi quod aenigma est? » — questa professione di amore per l'enigma, Paolini l'ha sempre fatta. Ne ha tratto un'opera, riprendendola da un autoritratto di De Chirico, e l'ha riproposta a motto di un suo recente libro.

All'inizio dunque c'è un segreto. L'intera storia dell'arte può essere assunta

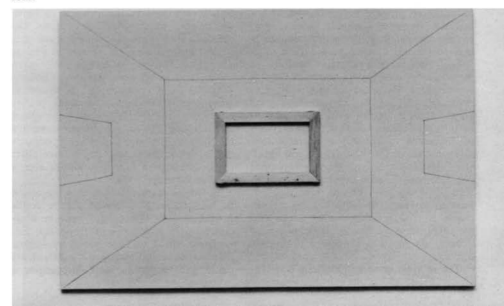


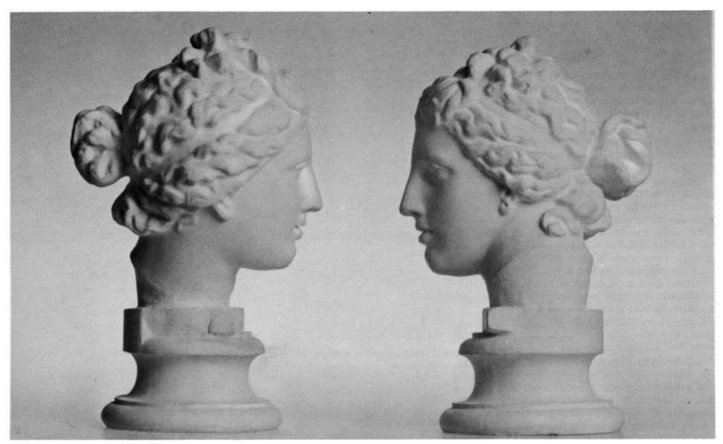
Giulio Paolini, Copia dal Vero, 1975, cm. 40 x 120.



Giulio Paolini, Chimera II, 1975, matita e telaio su tela, cm. 80 x 160. Courtesy Studio Marconi.

Giulio Paolini, Eclisse, 1975, matita e telaio su tela, cm. 120 x 181. Courtesy Studio Marconi.





Giulio Paolini, « Mimesi », 1975. « L'illusione che l'artista insegue da sempre (trasferire la sua immagine in un'altra più significativa e quindi meno precaria) non è del tutto inconsapevole: lo sguardo fissato in un quadro o in una scultura non si rivolge né all'autore né ad altri, non ammette né uno né molti punti di vista, riflette in sé la domanda sulla sua stessa presenza ».

(t.t.) « Osservo Mimesi, l'opera che in una precedente versione affacciava due copie dell'Hermes di Prassitele e ora affaccia due copie di gesso della testa della Venere detta dei Medici, e penso che la verità non è data in sé, né una né molteplice, ma discorre. E' chiaro che tutto qui è cominciato con la domanda: cos'è l'arte... ».

Giulio Paolini, « Mimesi », 1975. « The illusion that the artist has always pursued (of transferring his image into another, more meaningful and hence less precarious one) is not absolutely unwitting. The fixed gaze in a painting or in a sculpture is not directed either at the artist or at others; it admits neither one nor many points of view; it reflects in itself the question on the matter of its actually being there at all'.

(t.t.) « I look at Mimesi, a work which, in an earlier version, showed two copies of Praxiteles' Hermes and now shows two plaster copies of the Medici Venus, and think that truth is not given in itself, either singly or multiply, but rather that it is part of a dialogue. Clearly everything began here with the question, what is art?... ».

come il segreto dei segreti, e difatti l'autore così l'ha investita nel suo lavoro. Si può davvero desumerne che Paolini assuma in toto la storia dell'arte come edificio concluso cui nulla potrà esservi da lui aggiunto? Non credo: ogni investimento, se è davvero tale, paga, aggiunge profitti.

E naturalmente il segreto resterà tale fino alla fine, l'autore ha detto anche questo: «... l'obbligo della scommessa rientra più nel dovere professionale che nelle attese del giocatore il quale, per sua norma e vocazione, continuerà a nascondere le proprie carte. Fino a quando? La risposta è ovvia: per sempre, ovvero mai ». Nel dovere professionale... così parla l'investigatore di delitti.

Ora, noi sappiamo che Paolini ha messo le carte in tavola subito, fin dalla squadratura del suo primo « disegno geometrico », nel '60, insieme con tutti gli elementi materiali e intellettuali della pittura, insieme con alcuni « errori » (di Ingres e compagni) che presiedono alla nascita dell'arte, insieme con qualche alta testimonianza rovesciata dal passato, quasi ad ammonirci, con lo scrittore Nabokov, che il futuro è un passato rovesciato. Non è stata quella trama di chiarezze « illuministiche » e più propriamente analitiche che poi si è detto da molti a proposito di questa

Tra le apparenze enigmatiche e le tra-

sparenze offerte dalla ragione più che dalla dissezione analitica, tra il segreto iniziale e il segreto finale, vediamo collocarsi il tema centrale dell'opera: non porre limiti né risultati davanti alla ricerca del vero.

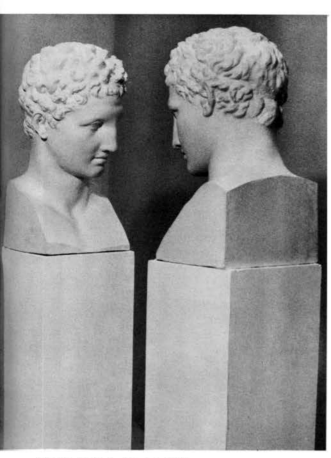
Paolini ha inaugurato negli anni sessanta la sua indagine sull'arte e nell'arte attraverso il discorso della verità, in una epoca, davvero generosa, che poneva più che altro la questione del consenso e poi in seguito, in epoca più inquieta, il problema di desiderare a costo dell'utopia. La verità che discorre non ha tanto bisogno delle verifiche tratte dall'analisi quanto delle ipotesi di ricerca. Come ha dimostrato la susseguente arte concettuale, divisa tra ipotesi tratte da discipline e forme di conoscenza esterne all'arte e verifiche tautologicamente desunte dalla vivisezione di questioni specifiche delle diverse tecniche artistiche, l'analisi presuppone un osservatore specialistico che finisce nell'impasse; come osservatore dev'essere indipendente dall'oggetto osservato, come specialista divide et impera alle dipendenze strette del suo oggetto.

Le forme ben diversamente sintetiche in cui viceversa il nostro autore coglie quel che è minimamente visibile e dicibile, mantengono e sviluppano una tensione, direi un'urgenza di sprigionamento, che a uno scrittore è giustamente parsa più originata dall'anfibologia, o

ambiguità del discorso, che dalla tautologia. E l'ambiguità non sta nel discorso della verità, ovviamente: sta nel fatto che nessuno può onestamente asserire se è l'autore, cui non mancano le astuzie della ragione, prima fra tutte l'astuzia di sospettare ovunque l'esistenza di segreti, che parla, o se sono le sue figure.

A chi osservi Kaledeiscope, il più recente lavoro di Paolini riprodotto sulla copertina di questa rivista, può accadere di essere affascinato da ciò che vede e di non accorgersi di ciò che manca, senza sospettare che manca qualcosa. C'è il calco di un'antica colonna rovinata in due spezzoni che si rigenerano follemente in due specchi. Mi perderò anch'io nell'interrogazione di questa « sfinge »; tuttavia premetto, per munirmi del filo d'arianna che il títolo del lavoro mi tende, che un caleidoscopio ha una strana funzione: gratifica l'occhio per sbarrare lo sguardo; è un telescopio col fondo nero i cui vetrini colorati rovesciano nel tuo cervello un cielo stellato; acquario drogato, ti fa vedere, non un pesce, ma la sua lisca fosforescente.

All'inizio di questo articolo ho posto il tema della ribellione nell'esilio: all'intellettuale e all'artista esiliati nell'immaginario, perso il controllo dell'immaginazione come già della realtà, si presenta ormai una folla di fantasmi che si ribellano contro i loro creatori. Come può accadere che l'immaginario, non



Giulio Paolini, Mimesi, 1975.

solo parli in sé all'insaputa di colui che lo immagina, ma giunga a parlare contro colui che lo immagina, è quel che tenterò di appurare in una seconda parte. Annoterò intanto che le colonne amputate del *Kaleidoscope* di Paolini non si rispecchiano: si poggiano sull'abnorme ortopedìa dei loro riflessi. Lo specchio allude a rovine e distruzioni. Ciò che è assente, e di cui dimentichiamo l'esistenza, è il tempio.

Tommaso Trini

La prima parte di questo articolo è già stata pubblicata sul bollettino Studio Marconi (nn. 3/4, febbraio 76), in occasione della mostra di Paolini nell'omonima galleria di Milano, col titolo « le sprigioni ».

Giulio Paolini è nato a Genova nel 1940 e vive a Torino dove opera dal 1960 lin

Giulio Paolini è nato a Genova nel 1940 e vive a Torino, dove opera dal 1960. Un libro sulla sua opera è uscito di recente presso l'editore Einaudi, con un'introduzione di Italo Calvino. *Data* ha già pubblicato (nn. 7/8 e 9) il saggio « Giulio Paolini, un decennio » di Tommaso Trini.

Giulio Paolini, Senza Titolo, 1975, collage su carta, cm. 35 x 50. Courtesy Studio Marconi.

